
53

CHUYÊN MỤC

VĂN HÓA - VĂN HỌC - NGÔN NGỮ HỌC

NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA RAGLAI TRONG PHÁT
TRIỂN DU LỊCH CỘNG ĐỒNG TẠI TỈNH KHÁNH HÒA

(Trường hợp Ninh Thuận cũ)(*)

NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN*

NGUYỄN THANH TUẤN**

NGUYỄN MAI HUY***

Bài viết tập trung phân tích tiềm năng khai thác các giá trị văn hóa truyền thống của
người Raglai nhằm phục vụ phát triển du lịch cộng đồng tại tỉnh Khánh Hòa (trường hợp
tỉnh Ninh Thuận cũ). Trên cơ sở khảo sát thực địa với phương pháp thu thập dữ liệu
định tính dựa trên các phỏng vấn sâu tại các địa bàn Bác Ái Tây và Vĩnh Hải, kết hợp
tổng hợp tài liệu nghiên cứu và chính sách địa phương, bài viết nhận diện hệ thống giá
trị văn hóa bao gồm thể hiện dưới dạng thức vật thể và phi vật thể. Kết quả nghiên cứu
cho thấy, sự tương tác giữa các yếu tố văn hóa truyền thống với các yếu tố tác động
của xã hội đương đại đã tạo nên một văn hóa Raglai luôn biến động nhưng vẫn giữ
được những nét riêng biệt. Chính nét riêng biệt đặc thù này đã làm cho văn hóa Raglai
trở thành một nguồn lực quan trọng cho phát triển du lịch trong bối cảnh bức tranh du
lịch địa phương còn đang thiếu vắng mảnh ghép văn hóa Raglai.

Từ khóa: giá trị văn hóa; du lịch cộng đồng; Raglai; sinh thái văn hóa, kinh tế - chính trị
Nhận bài ngày: 30/9/2025; đưa vào biên tập: 01/10/2025; phản biện: 09/10/2025; duyệt đăng:
25/11/2025

1. GIỚI THIỆU
Người Raglai là một trong những tộc
người thiểu số thuộc nhánh ngữ hệ
Malayo-Polynesia (Mã Lai - Đa đảo), cư
trú lâu đời trên địa bàn tỉnh Khánh Hòa
(bao gồm cả Khánh Hòa và Ninh Thuận
trước đây). Cộng đồng Raglai sở hữu

một nền văn hóa phong phú, đa dạng,
với nhiều giá trị đặc sắc, trong đó có
những yếu tố đã được công nhận là di
sản văn hóa phi vật thể quốc gia như lễ
mừng lúa mới, lễ bỏ mả,... Đây chính là
nguồn tài nguyên văn hóa quý báu có
thể khai thác để phát triển du lịch.
Trong bối cảnh phát triển du lịch hiện
nay, việc gắn kết khai thác di sản văn
hóa với phát triển kinh tế - xã hội là xu
hướng tất yếu. Du lịch không chỉ tạo

*, **, *** Trường Đại học Khoa học Xã hội và
Nhân văn, Đại học Quốc gia Thành phố Hồ
Chí Minh.



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…54

nguồn thu nhập, nâng cao đời sống
người dân mà còn góp phần bảo tồn và
phát huy các giá trị văn hóa truyền
thống. Tại tỉnh Khánh Hòa, văn hóa
cộng đồng Raglai đã từng bước được
chuyển tải đưa vào hoạt động du lịch
cộng đồng ở một số địa phương trong
đó có xã Phước Bình, huyện Bác Ái
(cũ), nay là xã Bác Ái Tây thuộc tỉnh
Khánh Hòa. Tuy nhiên, trong khi văn
hóa của tộc người Chăm đã thể hiện
đậm nét trong các hoạt động du lịch tại
địa phương như một nét văn hóa đặc
thù của vùng đất thì văn hóa Raglai
mới chỉ được thử nghiệm ở một vài mô
hình có quy mô nhỏ và chưa được đầu
tư một cách hệ thống. Do vậy, văn hóa
tộc người Raglai tại địa phương vẫn
chưa được phát huy trong các hoạt
động du lịch. Trong bối cảnh tỉnh Khánh
Hòa đang đẩy mạnh phát triển du lịch
gắn với bản sắc văn hóa địa phương,
việc nhận diện nguồn tài nguyên văn
hóa của người Raglai trong phát triển
du lịch cộng đồng là rất cần thiết. Đây
vừa là cách tiếp cận để bảo tồn bền
vững bản sắc văn hóa Raglai, vừa mở
ra hướng đi triển vọng nhằm tạo sinh
kế, nâng cao đời sống cho đồng bào.
Từ những lý do trên, bài viết tập trung
làm rõ: (1) Thực trạng du lịch cộng
đồng dựa trên văn hóa Raglai; (2) Nhận
diện các giá trị văn hóa Raglai (bao
gồm cả văn hóa vật thể và phi vật thể)
như một nguồn lực để đưa vào phát
triển du lịch cộng đồng; và gợi mở
những hướng khai thác giá trị văn hóa
này để chuyển hóa văn hóa Raglai trở
thành nguồn lực quan trọng trong phát
triển du lịch cộng đồng, góp phần phát
triển kinh tế - xã hội địa phương.

2. TỔNG QUAN NGHIÊN CỨU
2.1. Văn hóa như một hệ thống giá trị
Khái niệm văn hóa tộc người (ethnic
culture) được hình thành và phát triển
trên nền tảng các ngành khoa học xã
hội như nhân học, dân tộc học và xã
hội học. Từ cuối thế kỷ XIX đến đầu thế
kỷ XX, văn hóa được tiếp cận chủ yếu
theo hướng tiến hóa luận
(evolutionism). Theo E.B. Tylor [1871]
(2000: 1) “văn hóa, hay văn minh, hiểu
theo nghĩa rộng dân tộc học, là tổng thể
phức tạp bao gồm kiến thức, tín
ngưỡng, nghệ thuật, đạo đức, luật
pháp, phong tục và bất kỳ khả năng và
thói quen nào khác mà con người có
được với tư cách là thành viên của xã
hội”. Trong khi đó, với tiếp cận quan
điểm đặc thù luận lịch sử (historical
particularism) vốn chú trọng đến yếu tố
môi trường và lịch sử, Franz Boas cho
là văn hóa có thể được định nghĩa là
tổng thể các phản ứng và hoạt động
tinh thần và thể chất đặc trưng cho
hành vi của các cá nhân tạo nên một
nhóm xã hội một cách tập thể và riêng
lẻ trong mối quan hệ với môi trường tự
nhiên của họ, với các nhóm khác, với
chính các thành viên của nhóm đó, và
của mỗi cá nhân đối với chính mình. Nó
cũng bao gồm các sản phẩm của các
hoạt động này và vai trò của chúng
trong đời sống của các nhóm (Boas,
1911, tr.159). Hai định nghĩa này đặt
nền tảng cho cách hiểu văn hóa như
một chỉnh thể bao quát mọi biểu hiện
của đời sống vốn bao gồm các khía
cạnh phi vật chất (tinh thần, trí tuệ, tín
ngưỡng, nghệ thuật…) và vật chất như
công cụ, trang phục, nhà cửa, nghệ
thuật….



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 55

Cùng với sự phát triển của các ngành
khoa học xã hội, các nhà nghiên cứu
đã mở rộng phạm vi khái niệm này và
phân chia văn hóa thành hai bình diện
cơ bản: văn hóa vật thể (material
culture) và văn hóa phi vật thể
(intangible culture). Cách tiếp cận này
về sau được thể chế hóa trong các văn
bản quốc tế, tiêu biểu là Công ước năm
2003 của UNESCO về bảo vệ di sản
văn hóa phi vật thể. Theo quan niệm
của UNESCO (2003), di sản văn hóa
được chia thành hai nhóm chính: di sản
văn hóa vật thể (tangible heritage) như
đình, đền, chùa, miếu, lăng mộ, nhà
cửa… và di sản văn hóa phi vật thể
(intangible heritage), bao gồm các biểu
hiện của đời sống tinh thần như âm
nhạc, múa, văn chương truyền miệng,
ngôn ngữ, lễ hội, phong tục, tập quán,
tri thức dân gian hay các quy trình nghề
truyền thống. Hai loại hình này gắn bó
mật thiết, tạo thành một chỉnh thể thống
nhất của văn hóa, tương tự như mối
quan hệ giữa thân thể và tâm trí con
người – trong đó yếu tố vật chất và tinh
thần cùng tồn tại, tác động và bổ trợ
cho nhau.

Ở Việt Nam, Trần Ngọc Thêm (2000:
10) tiếp cận văn hóa như một hệ thống
giá trị thống nhất, cho rằng: “Văn hóa là
hệ thống hữu cơ các giá trị vật chất và
tinh thần do con người sáng tạo và tích
lũy trong quá trình hoạt động thực tiễn,
thông qua sự tương tác với môi trường
tự nhiên và xã hội”. Tiếp nối quan điểm
đó, trong công trình Giá trị văn hóa
truyền thống Việt Nam – Truyền thống
và biến đổi, Ngô Đức Thịnh (2014: 25)
nhấn mạnh rằng giá trị văn hóa là sản
phẩm của hoạt động tư duy và sáng tạo

tinh thần của con người, đồng thời là
yếu tố cốt lõi của văn hóa. Theo đó, giá
trị vật chất phản ánh trong đời sống
sinh hoạt và các sản phẩm hữu hình do
con người sáng tạo ra nhằm đáp ứng
nhu cầu tồn tại và phát triển, qua đó
biểu hiện khả năng thích ứng và chinh
phục tự nhiên; giá trị tinh thần bao gồm
những yếu tố thuộc về ý thức, tư tưởng,
đạo đức, tri thức, tín ngưỡng và lối
sống – là kết quả của quá trình tích lũy,
phản ánh trình độ tư duy và năng lực
sáng tạo của con người trong đời sống
xã hội.
Như vậy, có thể nhận thấy rằng dù các
học giả có cách tiếp cận khác nhau về
văn hóa nhưng vẫn có điểm chung là
xem văn hóa như một hệ thống giá trị
tổng thể, nơi yếu tố vật chất và tinh
thần hòa quyện, tác động lẫn nhau. Do
đó, khi nhận diện văn hóa của một tộc
người, không thể chỉ dừng lại ở giới
hạn thành tố riêng lẻ, mà cần nhìn nhận
văn hóa như một hệ thống các giá trị –
phản ánh tổng thể đời sống vật chất,
tinh thần, và mối quan hệ giữa con
người với môi trường tự nhiên - xã hội
trong tiến trình lịch sử và hiện tại.

2.2. Văn hóa như nguồn tài nguyên
du lịch
Việc xem xét văn hóa như một nguồn
tài nguyên đã bắt đầu được hình thành
từ những năm 1980 và dần trở thành
một hướng tiếp cận có ảnh hưởng sâu
rộng trong nghiên cứu du lịch và văn
hóa học hiện đại. Theo Greg Richards
(1996), văn hóa không chỉ là tập hợp
các giá trị và biểu tượng mang tính
nhận diện cộng đồng, mà còn là một
nguồn lực quan trọng có thể được khai
thác để phát triển du lịch, đồng thời góp



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…56

phần tái tạo bản sắc địa phương trong
bối cảnh toàn cầu hóa. Quan điểm này
mở rộng cách hiểu về văn hóa, không
chỉ giới hạn ở phạm trù bảo tồn mà còn
coi đó là nguồn lực động, có khả năng
tạo ra giá trị kinh tế, xã hội và giáo dục
khi được khai thác hợp lý. Tương tự,
UNESCO (2003) trong Công ước về
bảo vệ di sản văn hóa phi vật thể cũng
khẳng định văn hóa là nguồn tài
nguyên bền vững, bởi nó vừa thúc đẩy
phát triển kinh tế - xã hội, vừa bảo đảm
sự đa dạng và tính liên tục của di sản
trong quá trình phát triển.

Trong các công trình tiếp theo của mình,
Greg Richards tiếp tục nhấn mạnh mối
quan hệ tương hỗ giữa văn hóa và du
lịch. Trong bài viết Tourism and the
World of Culture and Heritage (2000),
ông xem xét sự phát triển mạnh mẽ của
du lịch văn hóa và du lịch di sản trong
những thập niên cuối thế kỷ XX, coi đây
là xu thế tất yếu của thời kỳ hội nhập
toàn cầu. Đến năm 2003, trong nghiên
cứu What is Cultural Tourism? Greg
Richards tổng hợp nhiều quan niệm
khác nhau để đưa ra định nghĩa toàn
diện về du lịch văn hóa, nhấn mạnh vai
trò của trải nghiệm văn hóa trong hình
thành sản phẩm du lịch đặc thù.

Tại Việt Nam, Luật Du lịch năm 2017
(Điều 15) xác định tài nguyên du lịch
gồm hai nhóm cơ bản: tài nguyên tự
nhiên và tài nguyên văn hóa. Trong đó,
tài nguyên văn hóa bao gồm hệ thống
di tích lịch sử - văn hóa, di tích cách
mạng, khảo cổ học, kiến trúc nghệ
thuật, cùng các giá trị văn hóa phi vật
thể như lễ hội, văn nghệ dân gian,
phong tục tập quán, nghề truyền thống
và các công trình sáng tạo mang dấu

ấn con người. Việc khẳng định văn hóa
là một bộ phận trọng yếu trong hệ
thống tài nguyên du lịch cho thấy nhận
thức về vai trò của văn hóa đã chuyển
từ đối tượng bảo tồn sang nguồn lực
phát triển.

Như vậy, văn hóa không chỉ là bản sắc,
nét đặc trưng của mỗi tộc người mà
còn là nguồn lực quan trọng cho phát
triển kinh tế, đặc biệt trong lĩnh vực du
lịch trong bối cảnh du lịch văn hóa đang
trở thành một nhu cầu và xu hướng nổi
bật, khi con người tìm kiếm trải nghiệm
sâu sắc hơn về giá trị, bản sắc và tri
thức văn hóa trong hành trình khám
phá thế giới.

3. CƠ SỞ LÝ THUYẾT VÀ PHƯƠNG
PHÁP NGHIÊN CỨU
3.1 Cơ sở lý thuyết
3.1.1. Giá trị văn hóa
Theo Hồ Sỹ Quý (2015: 192), “Giá trị
văn hóa Việt Nam chính là giá trị con
người Việt Nam, hay về cơ bản trùng
với hệ giá trị con người Việt Nam”, khái
niệm về giá trị mang tính tương đối,
không đồng nhất giữa các quốc gia và
dân tộc. Ông cho rằng giá trị văn hóa
được hình thành từ quá trình sáng tạo
của con người trong tiến trình lịch sử,
và khi đã định hình, nó trở thành hệ quy
chiếu định hướng cho hành động, mục
tiêu và lý tưởng xã hội. Tương tự,
nhóm tác giả Ngô Đức Thịnh (2011: 22,
23) nhận định rằng giá trị văn hóa là hạt
nhân của văn hóa, được kết tinh qua
quá trình phát triển lâu dài của cộng
đồng trong mối tương tác với môi
trường tự nhiên và xã hội. Những giá trị
này hướng đến việc thỏa mãn nhu cầu
tinh thần và khát vọng của con người



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 57

về chân - thiện - mỹ, góp phần nâng
cao phẩm chất nhân văn và luôn ẩn
chứa trong bản sắc, di sản, biểu tượng
và chuẩn mực văn hóa. Chính hệ giá trị
này giúp văn hóa trở thành yếu tố điều
tiết sự phát triển xã hội, định hướng
hành vi và duy trì tính bền vững của
cộng đồng.

Việt Nam với 54 tộc người cùng sinh
sống đã kiến tạo nên một bức tranh văn
hóa đa dạng và phong phú, là nền tảng
quan trọng để phát triển các sản phẩm
du lịch văn hóa mang tính đặc thù.
Giữa văn hóa và du lịch có mối quan hệ
biện chứng, trong đó văn hóa tạo nên
sức hấp dẫn và bản sắc riêng cho các
điểm đến thông qua lễ hội, nghệ thuật
dân gian, tín ngưỡng, kiến trúc, phong
tục, hay lối sống hằng ngày của cộng
đồng. Ngược lại, du lịch cũng góp phần
mở rộng và và phát triển các giá trị văn
hóa, khi có sự tương tác giữa du khách
và cư dân địa phương thúc đẩy việc
bảo tồn, phục hồi và quảng bá các giá
trị văn hóa địa phương.

3.1.2. Du lịch cộng đồng
Du lịch cộng đồng (Community-Based
Tourism) là một loại hình du lịch ngày
càng phát triển trên thế giới, trong đó
cộng đồng địa phương giữ vai trò trung
tâm, trực tiếp tham gia vào quá trình
quản lý, tổ chức và hưởng lợi từ các
hoạt động du lịch. Do đặc thù gắn với
bối cảnh văn hóa - xã hội của từng địa
phương và quan điểm nghiên cứu khác
nhau, khái niệm này hiện có nhiều cách
diễn giải, dẫn đến sự đa dạng trong
cách thức triển khai thực tiễn.

Theo Nicole Hausler và Wolfgang
Strasdas (2000: 22), “Du lịch cộng đồng

là loại hình du lịch ở đó cộng đồng địa
phương có sự kiểm soát và tham gia
chủ yếu vào sự phát triển và quản lý
các hoạt động du lịch, phần lớn các lợi
nhuận thu được từ hoạt động du lịch
được giữ lại cho cộng đồng”. Quan
điểm này nhấn mạnh vai trò chủ đạo
của người dân địa phương, coi họ là
đối tượng trực tiếp hưởng lợi về mặt
kinh tế từ du lịch (Bùi Thị Hải Yến, 2010:
33).
Điều 3 Luật Du lịch Việt Nam năm 2017
khẳng định rằng du lịch cộng đồng là
loại hình du lịch phát triển trên cơ sở
các giá trị văn hóa cộng đồng, do chính
cộng đồng quản lý, tổ chức khai thác và
được hưởng lợi (Quốc hội, 2017).
Cụ thể hơn, Võ Quế (2006) cho rằng du
lịch cộng đồng là một hình thức phát
triển du lịch mà trong đó người dân và
cộng đồng không chỉ cung cấp sản
phẩm, dịch vụ cho du khách mà còn có
trách nhiệm bảo vệ tài nguyên du lịch.
Đồng thời, họ được chia sẻ lợi ích kinh
tế từ du lịch tùy theo mức độ tham gia
và đóng góp. Quan niệm này nhấn
mạnh mối liên hệ giữa lợi ích kinh tế,
trách nhiệm bảo vệ môi trường sinh
thái và việc bảo tồn, phát huy giá trị văn
hóa truyền thống của địa phương.
Từ các khái niệm trên, có thể thấy rằng
du lịch cộng đồng là loại hình du lịch lấy
cộng đồng địa phương làm chủ thể.
Cộng đồng không chỉ tham gia vào quá
trình tổ chức, quản lý và cung cấp dịch
vụ mà còn trực tiếp hưởng lợi hợp
pháp từ du lịch, đồng thời gắn trách
nhiệm bảo tồn tài nguyên và giá trị văn
hóa với sự phát triển bền vững của địa
phương. Với loại hình tổ chức này, văn
hóa tộc người chủ thể đóng vai trò



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…58

quan trọng cho việc tạo ra bản sắc của
sản phẩm du lịch. Chính những nét đặc
sắc và đặc thù của mỗi tộc người sẽ là
lợi thế cạnh tranh để thu hút sự trải
nghiệm của du khách.

3.1.3. Sinh thái văn hóa
Lý thuyết sinh thái văn hóa do Julian
Steward (1955) đề xuất cho rằng văn
hóa là kết quả của quá trình con người
thích nghi với môi trường tự nhiên
thông qua các phương thức sản xuất,
tổ chức xã hội và mô thức ứng xử văn
hóa. Theo ông, sinh thái (ecology) trong
mối quan hệ với con người là một công
cụ trải nghiệm để hiểu về sự tác động
của môi trường đến văn hóa (Ngô Thị
Phương Lan, 2016). Môi trường không
chỉ là bối cảnh sinh tồn, mà còn là yếu
tố tác động trực tiếp, định hình cách
con người tổ chức đời sống và tạo
dựng các giá trị văn hóa. Ông đề xuất
khái niệm “lõi văn hóa” (cultural core) –
tập hợp những yếu tố gắn liền với
phương thức sinh kế, kỹ thuật khai thác
tài nguyên và tổ chức sản xuất – được
xem là nền tảng quyết định đặc trưng
của các hình thái văn hóa. Từ đó, sinh
thái văn hóa trở thành cách tiếp cận
giúp lý giải mối quan hệ biện chứng
giữa con người và tự nhiên: con người
thích nghi với môi trường bằng văn hóa,
và ngược lại, môi trường cũng ảnh
hưởng đến cấu trúc và biến đổi văn
hóa (Steward, 1955: 40-41).
Vận dụng lý thuyết này vào trường hợp
người Raglai có thể thấy rằng, nền văn
hóa của tộc người chính là kết quả của
quá trình thích nghi lâu dài với hệ sinh
thái rừng núi ở vùng Nam Trung Bộ.
Trong điều kiện địa hình hiểm trở, khí
hậu khô nóng và tài nguyên đất đai hạn

chế, người Raglai đã hình thành
phương thức canh tác nương rẫy, luân
canh cây trồng và khai thác hợp lý sản
vật rừng. Đây là biểu hiện rõ của “lõi
văn hóa”, là nơi các yếu tố sinh kế,
công cụ lao động và kỹ thuật sản xuất
gắn chặt với điều kiện tự nhiên. Các
yếu tố vật thể như nhà sàn thích ứng
với địa hình dốc, công cụ nông nghiệp
thô sơ nhưng linh hoạt, hay mô hình
phân bố cư trú theo triền núi, ẩm thực,
trang phục đều phản ánh rõ mối quan
hệ sinh thái giữa con người và môi
trường. Bên cạnh đó, những yếu tố phi
vật thể như tín ngưỡng nông nghiệp, lễ
hội cúng rừng, lễ mừng lúa mới hay
các truyền thuyết về núi - rừng -
nước… thể hiện nhận thức sâu sắc của
người Raglai về vai trò của tự nhiên
trong đời sống vật chất phản ánh qua
đời sống tinh thần.
3.1.4. Kinh tế chính trị
Lý thuyết kinh tế - chính trị hình thành
từ học thuyết lao động về giá trị vào thế
kỷ XVIII, đặt nền tảng cho việc nghiên
cứu mối quan hệ giữa các yếu tố kinh
tế và chính trị trong đời sống xã hội.
Cách tiếp cận này xem xét không chỉ
hoạt động sản xuất, phân phối, trao đổi
và tiêu dùng, mà còn chú trọng đến
quyền lực, thể chế và cấu trúc xã hội
chi phối các quá trình ấy. Trong phạm
vi rộng hơn, lý thuyết kinh tế - chính trị
phân tích cách chính trị định hình nền
kinh tế thông qua luật pháp, chính sách
và quyền sở hữu, đồng thời kinh tế lại
ảnh hưởng ngược lại đến cơ cấu quyền
lực và sự bất bình đẳng xã hội.
Theo Allan Drazen (2008), lý thuyết
kinh tế chính trị lý giải mối quan hệ giữa
hệ thống sản xuất và hệ thống pháp lý,



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 59

giữa nhà nước và người dân, giữa
người sản xuất và người tiêu dùng, qua
đó nhấn mạnh tính chất tương tác lẫn
nhau giữa các lĩnh vực chính trị, xã hội
và kinh tế. Ngoài ra, cách tiếp cận này
còn được mở rộng để nghiên cứu
những tác động của cơ cấu kinh tế -
chính trị đến các hình thái văn hóa của
tộc người, cho rằng mọi hành vi, chuẩn
mực hay thiết chế văn hóa đều gắn với
bối cảnh lịch sử - kinh tế - chính trị cụ
thể (Stanley, 1879). Các học giả như
Amartya Sen (1992), Joseph Stiglitz
(2002, 2010, 2012) hay Thomas Piketty
(2014) đã tiếp tục phát triển hướng tiếp
cận này, chỉ ra rằng toàn cầu hóa, bất
bình đẳng và chính sách phát triển là
những yếu tố quyết định cấu trúc văn
hóa - xã hội đương đại.
Với cách nhìn kinh tế - chính trị này,
văn hóa không còn được hiểu như một
hệ thống giá trị tĩnh, mà là một trường
năng động của các quan hệ kinh tế,
chính trị và xã hội. Mỗi thay đổi trong
cấu trúc kinh tế - chính trị đều có thể
kéo theo sự dịch chuyển trong nhận
thức, giá trị và hành vi văn hóa của
cộng đồng. Nói cách khác, văn hóa là
một quá trình kiến tạo không ngừng,
phản ánh sự tương tác giữa các lực
lượng quyền lực, kinh tế và ý thức xã
hội trong những bối cảnh lịch sử cụ
thể.

Vận dụng vào nghiên cứu văn hóa
người Raglai, có thể nhận thấy rằng,
ngoài yếu tố sinh thái tự nhiên (rừng
núi, nương rẫy), thì các yếu tố kinh tế -
chính trị đương đại cũng tác động
mạnh mẽ đến đời sống văn hóa của họ.
Quá trình hội nhập và phát triển kinh tế -
xã hội đã làm thay đổi cơ cấu sản xuất,

mô hình sinh kế và các quan hệ xã hội
truyền thống. Chính sách định canh
định cư, phát triển hạ tầng, cộng cư với
các dân tộc khác hay sự mở rộng giao
lưu hàng hóa và du lịch cộng đồng đã
tạo điều kiện cho người Raglai tiếp cận
với nền kinh tế thị trường và các hệ giá
trị mới. Điều này dẫn đến sự tiếp biến
văn hóa diễn ra ở nhiều cấp độ: từ thay
đổi trong không gian cư trú, trang phục,
lễ hội, đến sự biến đổi trong quan niệm
về giá trị lao động, tín ngưỡng và thiết
chế cộng đồng...
Từ góc nhìn lý thuyết kinh tế - chính trị,
có thể thấy rằng: văn hóa Raglai là sản
phẩm của sự tương tác phức hợp giữa
truyền thống và hiện đại, giữa cấu trúc
quyền lực - kinh tế và sự chủ động văn
hóa của cộng đồng. Quá trình đó không
chỉ thể hiện sự tiếp biến và dung hợp
văn hóa, mà còn là minh chứng cho
năng lực sáng tạo và khả năng thích
ứng của người Raglai trong bối cảnh
đổi thay kinh tế - chính trị hiện nay.

3.2 Phương pháp nghiên cứu
Để nhận diện các giá trị văn hóa của
người Raglai phục vụ phát triển du lịch
cộng đồng tại Khánh Hòa (Ninh Thuận
cũ), nhóm tác giả đã tiến hành khảo sát
và thu thập dữ liệu định tính thông qua
quan sát tham dự và phỏng vấn sâu tại
xã Bác Ái Tây và xã Vĩnh Hải, tỉnh
Khánh Hòa từ tháng 6 đến tháng 8 năm
2025. Bác Ái Tây vừa được thành lập
trên cơ sở sáp nhập ba xã cũ Phước
Bình, Phước Hòa và Phước Tân có
hơn 10.800 dân; trong đó người Raglai
chiếm trên 80%, mật độ cư trú tập trung
của người Raglai đông nhất của tỉnh
Khánh Hòa (Nguyễn, 2025). Xã Vĩnh
Hải (mới) được sáp nhập từ 3 xã vùng



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…60

biển, gồm: Nhơn Hải, Thanh Hải và
Vĩnh Hải, có tổng dân số 36.034 khẩu,
với 2 dân tộc chủ yếu là Kinh và Raglai
(Nguyễn Trung, 2025). Tổng cộng có
32 cuộc phỏng vấn được thực hiện với
cán bộ quản lý, nhà nghiên cứu, khách
du lịch, doanh nghiệp du lịch và người
dân Raglai tại xã Bác Ái Tây và xã Vĩnh
Hải nhằm làm rõ đặc trưng văn hóa vật
chất, tinh thần của cộng đồng, mức độ
bảo tồn, chuyển đổi và khai thác các
giá trị này trong hoạt động du lịch.
4. KẾT QUẢ NGHIÊN CỨU VÀ THẢO
LUẬN
4.1. Vài nét về người Raglai ở tỉnh
Khánh Hòa
Người Raglai là một trong những dân
tộc ít người thuộc nhánh ngữ hệ
Malayo - Polynesia, cư trú tập trung
chủ yếu ở khu vực Nam Trung Bộ Việt
Nam. Theo Viện Ngôn ngữ học Mùa hè
(SIL), tộc người này còn được gọi bằng
nhiều tên khác như Radlai, Adlai hay
Orang Glai. Họ được chia thành ba
nhóm: Raglai Bắc, sinh sống ở vùng
cao phía Tây và Nam Nha Trang đến
dưới chân cao nguyên Đà Lạt; Raglai
Nam, tập trung ở hai tỉnh Ninh Thuận
và Bình Thuận cũ; và nhóm nhỏ Các
Gia ở khu vực Đông Bắc Phan Rang
(Hickey, 1967: 21). Đến năm 2019,
người Raglai đã hiện diện tại 47/63 tỉnh,
thành phố cả nước, với mối quan hệ
mật thiết về nguồn gốc tộc người, ngôn
ngữ và văn hóa với các dân tộc Chăm,
Ê Đê, Giarai và Churu.
Theo Tổng điều tra dân số và nhà ở
năm 2019, người Raglai có 146.613
người, đứng thứ 19 trong số 54 dân tộc
Việt Nam (Tổng cục Thống kê, 2020).
Họ phân bố chủ yếu tại các tỉnh Khánh

Hòa, Ninh Thuận, Bình Thuận và Lâm
Đồng (cũ) (Tạ Văn Thông - Tạ Quang
Tùng, 2020: 115). Riêng tại tỉnh Ninh
Thuận cũ, người Raglai được xem là
cư dân sinh sống tập trung đông đảo,
chủ yếu ở các huyện Bác Ái, Thuận
Bắc và Ninh Sơn, đồng thời phân bố rải
rác tại 6/7 đơn vị hành chính cấp huyện.
Năm 2019, dân số Raglai tại Ninh
Thuận cũ khoảng 70.366 người, chiếm
10 - 12% dân số toàn tỉnh, cùng với
dân tộc Chăm (67.517 người) trở thành
hai cộng đồng dân tộc thiểu số lớn nhất
(Mộc Nhi, 2023).
Trong đời sống xã hội, tổ chức truyền
thống của người Raglai được xây dựng
theo đơn vị palei (tương đương làng),
do pô palei (trưởng làng) đứng đầu
(Viện Dân tộc học, 2002: 23). Dưới
palei là chlam’h (thôn) và nhỏ nhất là
bur (xóm). Thiết chế gia đình mang
đậm dấu ấn mẫu hệ: đại gia đình sống
chung trong nhà dài, con gái út thừa kế
nhà (Nguyễn Tuyết Hạnh, 2019), và
mỗi dòng họ gắn với truyền thuyết
nguồn gốc riêng (Nguyễn Thanh Tùng,
2018).
Về kinh tế, trồng trọt nương rẫy là nền
tảng, chủ yếu trồng bắp, lúa, bo bo, các
loại đậu. Chăn nuôi trâu, bò, gà, vịt
cũng được chú trọng, phần lớn nhằm
phục vụ nghi lễ và nhu cầu xã hội
(Nguyễn Tuyết Hạnh, 2019). Nghề thủ
công hiện còn ít, chỉ một số hộ duy trì
nghề đan mây tre hay chế tác nhạc cụ
truyền thống như đàn Chapi. Trong bối
cảnh hiện đại, nhiều thanh niên Raglai
đã rời quê đi làm công nhân tại các khu
công nghiệp ở Bình Dương, Đồng Nai,
TPHCM,... (PVS. ông Pinang T và ông
Pinang P, xã Bác Ái Tây).



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 61

Văn hóa vật thể của người Raglai khá
đặc trưng. Ẩm thực giản dị với cơm,
cháo gạo, cháo bắp (buriăk), canh và
các món chế biến từ thịt, cá; rượu cần
giữ vai trò quan trọng trong sinh hoạt
và nghi lễ. Trang phục truyền thống
đơn sơ: đàn ông cởi trần đóng khố, phụ
nữ mặc váy tấm và áo cộc, đi kèm
trang sức bằng đồng, bạc. Tuy nhiên,
ngày nay trang phục Kinh đã thay thế
gần như hoàn toàn (PVS. ông Pinang T;
bà Katơr L, xã Bác Ái Tây; bà K’ Ln, xã
Vĩnh Hải).
Văn hóa phi vật thể của người Raglai
mang đậm tín ngưỡng đa thần, với hệ
thống nghi lễ phong phú: lễ ăn lúa mới,
lễ cúng ông bà, lễ bỏ mả, cưới hỏi, đặt
tên, mừng thọ, tách nhà,… Văn học
truyền miệng, dân ca và múa vẫn giữ
vai trò quan trọng trong đời sống tinh
thần (Viện Dân tộc học, 2015). Đặc biệt,
các nhạc cụ truyền thống như đàn đá,
cồng chiêng, đàn Chapi, sáo tret, kèn
môi,… đã trở thành biểu tượng văn hóa
độc đáo của cộng đồng Raglai (PVS.
ông Pinang P, xã Bác Ái Tây).
Như vậy, tại tỉnh Khánh Hòa, người
Raglai không chỉ là một cộng đồng dân
tộc đông đảo, có vai trò quan trọng
trong cấu trúc dân cư, mà còn là chủ
thể văn hóa giàu bản sắc, góp phần tạo
nên sự đa dạng, độc đáo trong đời
sống văn hóa của vùng đất này.

4.2. Thực trạng khai thác du lịch
cộng đồng dựa trên văn hóa Raglai
Kết quả khảo sát cho thấy việc khai
thác mô hình du lịch cộng đồng của
người Raglai tại Khánh Hòa mới chỉ ở
quy mô nhỏ, chưa tương xứng với tiềm
năng văn hóa - sinh thái phong phú của
cộng đồng này. Trong những năm gần

đây, tỉnh Khánh Hòa đã ban hành nhiều
chính sách nhằm hỗ trợ phát triển du
lịch cộng đồng tại các thôn, làng đồng
bào Raglai. Theo Quyết định số
14/2019/QĐ-UBND, giai đoạn 2019 -
2022, tỉnh đã hỗ trợ kinh phí cho 3 điểm
du lịch cộng đồng của người Raglai tại
thôn Bố Lang, thôn Hành Rạc 1, Hành
Rạc 2, xã Phước Bình, huyện Bác Ái cũ
và thôn Cầu Gãy, xã Vĩnh Hải, huyện
Ninh Hải cũ (UBND tỉnh Ninh Thuận,
2019). Các điểm này được đầu tư nâng
cấp hạ tầng cơ bản như đường giao
thông nông thôn, xây dựng nhà sàn
đón khách, nhà vệ sinh, cải tạo cảnh
quan, đồng thời tổ chức tập huấn kỹ
năng du lịch cho người dân.

Nhờ các chính sách hỗ trợ, một số hộ
dân Raglai đã mạnh dạn mở dịch vụ
homestay, hướng dẫn khách tham
quan vườn cây ăn trái ở xã Phước Bình
và trải nghiệm văn hóa bản địa. Du
khách khi đến làng Raglai có thể tham
gia nhiều hoạt động như: ở nhà sàn
truyền thống, thưởng thức cơm lam -
rượu cần, xem biểu diễn Mã la, thổi kèn
bầu, hay trải nghiệm đan gùi. Một số
tour du lịch sinh thái kết hợp văn hóa
đưa khách đến Vườn quốc gia Phước
Bình và làng dân tộc Raglai tại xã Bác
Ái Tây đã nhận được những phản hồi
tích cực.

Trên thực tế, tỉnh Khánh Hòa coi phát
triển du lịch cộng đồng vùng Raglai là
một “mũi nhọn kép” vừa bảo tồn di sản
vừa tạo sinh kế cho người dân. Cụ thể,
tại xã Bác Ái Tây nơi triển khai Đề án
du lịch cộng đồng từ năm 2019, mỗi
năm đã đón khoảng 5.000 - 7.000 lượt
khách, thu nhập cộng đồng tăng bình
quân 10%/năm, đời sống nông thôn cải



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…62

thiện đáng kể. Ở các thôn Bố Lang,
Hành Rạc 1, Hành Rạc 2, đường sá
được bê tông hóa, nhà cửa khang
trang hơn, các đội văn nghệ dân gian
Raglai có thêm không gian biểu diễn
phục vụ du khách, qua đó góp phần
làm hồi sinh mạnh mẽ nghệ thuật
truyền thống. Ý thức bảo vệ môi trường,
giữ gìn bản làng xanh sạch của người
dân cũng được nâng cao (Bộ Văn hóa,
Thể thao và Du lịch, 2023).

Tuy nhiên, nhìn tổng thể, du lịch cộng
đồng Raglai vẫn đang ở giai đoạn bước
đầu, chưa tạo được sản phẩm thực sự
đặc sắc và còn nhiều tồn tại hạn chế
trong việc vận hành và phát triển. Một
số hạn chế nổi bật là cơ sở hạ tầng
chưa đồng bộ, đường giao thông đến
vùng Raglai còn khó khăn, dịch vụ lưu
trú, ẩm thực, đồ lưu niệm chưa đáp
ứng nhu cầu, các dịch vụ trải nghiệm
còn đơn giản và chưa được chuyên
nghiệp hóa. Công tác thuyết minh văn
hóa gặp trở ngại do rào cản ngôn ngữ,
ít người trẻ Raglai thành thạo ngoại
ngữ và cả tiếng Việt. Ngoài ra, giá trị
văn hóa Raglai tuy độc đáo nhưng vẫn
ít được các du khách biết đến vì hoạt
động quảng bá và liên kết với các công
ty lữ hành còn hạn chế.

4.3. Nhận diện các giá trị văn hóa
Raglai trong phát triển du lịch cộng
đồng
4.3.1. Các giá trị văn hóa vật thể
4.3.1.1. Ẩm thực

Ẩm thực truyền thống của người Raglai
không chỉ phản ánh đời sống lao động
gắn bó với núi rừng và nông nghiệp rẫy,
mà còn chứa đựng nhiều giá trị văn
hóa có thể khai thác hiệu quả trong

phát triển du lịch. Nguồn thực phẩm
của đồng bào vừa do tự sản xuất (như
gạo, bắp, thịt gia súc, gia cầm…) vừa
được lấy trực tiếp từ tự nhiên (rau rừng,
cá suối…), tạo nên sự đa dạng và đặc
trưng riêng biệt. Thực tế, trong các tour
du lịch cộng đồng, du khách thường
được phục vụ những thực đơn đặc sắc
mang đậm phong vị Raglai như gà
xông khói, heo hấp ống tre, cá trắng
nướng que, canh lá bép (Bộ Văn hóa,
Thể thao và Du lịch, 2023). Hoạt động
quảng bá ẩm thực Raglai đã được chú
trọng qua các sự kiện văn hóa, điển
hình như Ngày hội văn hóa Raglai 2024
tại huyện Bác Ái cũ, thu hút đông đảo
du khách thưởng thức và đánh giá cao
(Ngọc Ánh, 2024). Trong dịp lễ hội và
cúng tế, họ sử dụng rượu gạo nấu
(Viện Dân tộc học, 2002: 18). Đặc biệt,
rượu cần được xem là thức uống quan
trọng, vừa dùng trong sinh hoạt cộng
đồng, vừa gắn liền với nghi lễ tôn giáo
và các sự kiện văn hóa. Loại rượu này
vốn được chế biến bằng cách hái lá,
tìm vỏ cây rừng để ủ men, tuy hiện nay
nhiều hộ đã thay thế bằng men bán sẵn
ở chợ, dẫn đến nguy cơ mai một kỹ
thuật chế biến truyền thống (PVS. bà K’
Ch, xã Vĩnh Hải).

Như chia sẻ của người dân địa phương,
trong bối cảnh du lịch cộng đồng ngày
càng phát triển, ché rượu cần đã trở
thành một phần không thể thiếu trong
thực đơn phục vụ khách tham quan
(dẫn theo Đoàn Sĩ, 2024).

Tóm lại, ẩm thực Raglai với sự hòa
quyện giữa sản vật núi rừng, phương
thức chế biến mộc mạc và những thức
uống truyền thống độc đáo, không chỉ
đáp ứng nhu cầu trải nghiệm văn hóa



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 63

của du khách, mà còn góp phần tạo
dựng thương hiệu du lịch đặc trưng cho
Khánh Hòa.

4.3.1.2. Trang phục

Trang phục truyền thống của người
Raglai là một bộ phận quan trọng trong
kho tàng văn hóa tộc người, mang
nhiều giá trị trong phát triển du lịch tại
tỉnh Khánh Hòa. Ngày xưa, phụ nữ
Raglai thường quấn váy tấm, mặc áo
cộc luồn đầu, kết hợp với các loại trang
sức như vòng cổ, vòng tay, vòng cườm,
bông tai bằng đồng thau hoặc bạc (dẫn
theo Ngọc Ánh, 2022). Nam giới
thường mặc cà-dọt (khố), ở trần, búi
tóc, cài lược bằng sừng hay tre. Với
những người khá giả, khố được làm từ
thổ cẩm trao đổi với người K’Ho; đàn
ông đã lập gia đình đội khăn màu trắng
ngà, có nhiều sọc màu chạy dọc
(Nguyễn Trắc Dĩ, 1970: 85-88).

Trong các dịp lễ hội, trang phục truyền
thống được điểm xuyết thêm hoa văn,
màu sắc sặc sỡ, tạo nên sự ấn tượng
và hấp dẫn (Ngọc Ánh, 2022). Để có
được một bộ trang phục, người Raglai
phải ghép nhiều mảnh vỏ cây lại với
nhau nên từ đó hình thành nét đặc
trưng của trang phục (PVS. bà Katơr
Thị G, xã Bác Ái Tây).

Tuy nhiên, do nhiều yếu tố khách quan,
trang phục truyền thống của người
Raglai dần bị mai một. Người Raglai
trong đời sống thường nhật hiện nay
mặc giống người Kinh, nhiều người trẻ
hầu như xa lạ với trang phục cổ truyền
của dân tộc mình (PVS. ông Pinang T,
bà Katơr L, xã Bác Ái Tây). Trước tình
trạng này, các nhà nghiên cứu và nghệ
nhân dân gian đã tiến hành sưu tầm,

nghiên cứu và phục hồi lại những mẫu
trang phục truyền thống Raglai. Nhờ
vậy, các bộ áo, váy, yếm, khăn đội đầu
cùng trang sức đi kèm đã được tái hiện
một cách rõ nét. Hiện nay, trong các lễ
hội, hoạt động giao lưu văn hóa, biểu
diễn nghệ thuật dân gian hay trình diễn
cồng chiêng, người Raglai đã bắt đầu
mặc trang phục truyền thống, góp phần
khôi phục hình ảnh văn hóa đặc sắc
(Ngọc Ánh, 2022).

4.3.1.3. Nhà sàn
Nhà sàn truyền thống của người Raglai
làm bằng gỗ, mái lợp lá hoặc tôn, sàn
cách mặt đất 1 - 1,5m, chiều dài
khoảng 20m và chiều ngang từ 4,5 -
5m. Những ngôi nhà này thường được
dựng gần nhau tạo thành cụm gia đình
theo dòng họ bên mẹ, rồi mở rộng hợp
thành làng, thể hiện tinh thần cố kết
cộng đồng.
Theo phong tục, người Raglai sống
trong những ngôi nhà sàn (sàc inã)
(nhà mẹ tổ mẫu), chia thành nhiều
buồng cho các hộ nhỏ trong gia đình
lớn, mỗi hộ đều có bếp riêng (Phạm
Nguyên Phương Nam, 2020). Quanh
bếp là nơi lưu giữ các ché rượu cần,
công cụ lao động, săn bắn, phía trên
giàn tre treo nông sản và thịt khô
(Nguyễn Tuyết Hạnh, 2019). Nhà sàn
thường dựng bằng gỗ lồ ô, tre nứa, mái
lợp tranh dày, có hàng rào tre bao
quanh tạo nên không gian vững chắc
và gần gũi thiên nhiên (Ngọc Ánh,
2024). Kiến trúc độc đáo còn thể hiện ở
số lượng cửa chỉ từ một đến hai cái,
dưới mái hiên có máng tre dẫn nước
suối phục vụ sinh hoạt (Báo Thái Bình,
2012), và hệ thống cầu thang ngay cửa
chính hoặc hai bên đầu hồi với số bậc



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…64

lẻ, gắn liền với quan niệm văn hóa
truyền thống (Phạm Nguyên Phương
Nam, 2020).
Với giá trị kiến trúc và văn hóa đặc sắc,
nhà sàn Raglai có thể được khai thác
trong du lịch với nhiều chức năng quan
trọng: 1) Không gian bảo tồn và giáo
dục văn hóa: có thể xây dựng các
không gian công cộng như bảo tàng
hay trạm tiếp đón khách dựa trên kiến
trúc nhà sàn theo hướng dùng các vật
liệu xây dựng có tính bền vững nhưng
thiết kế và màu sắc vẫn mang dáng
dấp các nguyên vật liệu truyền thống
như gỗ, tre và tranh. Bên trong bảo
tàng, các hiện vật truyền thống như
công cụ sản xuất, trang phục, nhạc cụ,
sản phẩm thủ công và sách nghiên cứu
về Raglai được trưng bày, đồng thời
kết hợp hình thức bảo tàng số để lưu
trữ video, hình ảnh về phong tục, lễ hội;
2) Cơ sở lưu trú homestay: Nhà sàn
truyền thống tạo trải nghiệm “sống như
người Raglai” đầy hấp dẫn. Thực tế, tại
xã Phước Bình (huyện Bác Ái) cũ, đến
cuối năm 2023 đã có hơn 60 hộ Raglai
dựng lại nhà sàn gắn với vườn cây ăn
trái để kinh doanh du lịch homestay. Du
khách được ngủ trong không gian mát
mẻ, tham gia sinh hoạt giản dị của
người Raglai, từ đó tạo ra sự khác biệt
so với loại hình lưu trú thông thường
(Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch,
2023). Điều này không chỉ mang lại thu
nhập cho cộng đồng mà còn góp phần
khôi phục kỹ thuật dựng nhà, duy trì
hình ảnh “làng nhà sàn Raglai” phục vụ
du lịch. Đặc biệt, chính quyền địa
phương cũng đã hỗ trợ xây dựng thêm
10 căn nhà sàn tại xã Bác Ái Tây nhằm
thúc đẩy loại hình du lịch này.

4.3.2. Các giá trị văn hóa phi vật thể
4.3.2.1. Văn chương
Văn chương dân gian của người Raglai
là một di sản tinh thần phong phú,
mang giá trị lịch sử, văn hóa, nghệ
thuật và giáo dục sâu sắc. Trong đó,
nổi bật là các thể loại truyện cổ, sử thi,
tục ngữ, ca dao,… Các truyện cổ
Raglai bao gồm thần thoại, truyền
thuyết, truyện cổ tích, phản ánh quan
niệm về nguồn gốc loài người, sự hình
thành các dòng họ, núi sông và các
hiện tượng tự nhiên. Đặc biệt, sử thi
(Akhar Jucàr) được xem là loại hình
độc đáo bậc nhất, thường được diễn
xướng trong lễ hội, cưới xin hoặc sau
mùa vụ, chủ yếu vào ban đêm (Nguyễn
Thanh Tùng, 2018).

Sử thi Raglai không chỉ đơn thuần là
tác phẩm nghệ thuật ngôn từ, mà còn
được ví như một “bách khoa thư” hay
“tượng đài lịch sử - văn hóa” phản ánh
sâu sắc đời sống, lịch sử và tâm hồn
cộng đồng Raglai (Nguyễn Thanh Tùng,
2018). Nội dung sử thi được truyền qua
nhiều thế hệ, gắn liền với lối kể - ngâm -
hát theo làn điệu dân ca, tạo nên sức
hấp dẫn độc đáo. Các tác phẩm như
Đăm Jùh, Wajai - Puwàq thường kéo
dài nhiều đêm liền, được nghệ nhân -
thường là phụ nữ - diễn xướng tại ngôi
nhà dài của gia tộc (Nguyễn Tuyết
Hạnh, 2019). Ở đó, khoảng cách giữa
người kể và người nghe gần như
không tồn tại; cả cộng đồng cùng hòa
mình vào không gian văn hóa linh
thiêng, yên lặng và thành kính.
Chính nhờ tính nghệ thuật đặc sắc và
giá trị văn hóa sâu dày, kho tàng sử thi
Raglai có thể trở thành sản phẩm du
lịch văn hóa độc đáo. Việc tổ chức các



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 65

buổi diễn xướng sử thi trong không
gian nhà sàn truyền thống, kết hợp với
trải nghiệm ẩm thực bản địa, sẽ mang
lại cho du khách một hành trình giàu
cảm xúc – tương tự như mô hình du
lịch nghe đờn ca tài tử kết hợp thưởng
thức trái cây và nước uống ở Cồn Thới
Sơn, tỉnh Đồng Tháp. Đây là hướng đi
quan trọng để biến văn chương dân
gian Raglai thành nguồn lực bền vững
cho phát triển du lịch cộng đồng tại
Khánh Hòa.

4.3.2.2. Nghệ thuật âm nhạc và nhạc cụ
Âm nhạc dân gian Raglai phong phú và
độc đáo, được thể hiện qua nhiều loại
hình bộ gõ, bộ hơi, bộ dây gảy. Các làn
điệu dân ca như hát ru em, hát ru con,
diễn xướng đồng dao hay lời văn cầu
cúng trong nghi lễ… không chỉ đơn
thuần phản ánh đời sống sinh hoạt, tình
cảm, giao lưu đối đáp trong lao động
sản xuất, mà còn là hình thức nghệ
thuật diễn xướng cuốn hút, chứa đựng
giá trị văn hóa tinh thần đặc biệt
(Nguyễn Tuyết Hạnh, 2019). Đây là kho
tàng di sản cần được bảo tồn, quảng
bá và khai thác trong hoạt động du
lịch.

Người Raglai còn sở hữu kho tàng
nhạc cụ truyền thống đa dạng bậc nhất
vùng Trường Sơn - Tây Nguyên. Tiêu
biểu là bộ đàn đá, loại nhạc cụ cổ xưa
chế tác từ những thanh đá kêu, ban
đầu được sử dụng để đuổi thú rừng,
bảo vệ mùa màng, sau này trở thành
nhạc khí gắn bó trong lễ hội văn hóa
Raglai (Phạm Nguyên Phương Nam,
2020). Đàn đá cổ Khánh Sơn của
người Raglai đã được công nhận là
Bảo vật Quốc gia, khẳng định giá trị
đặc biệt về lịch sử, nghệ thuật và văn

hóa (Kim Duyên và nhóm PV, BTV,
2023).
Bên cạnh đó, cồng chiêng Mã la được
xem như “linh hồn” của âm nhạc Raglai.
Không chỉ hiện diện trong hầu hết các
lễ hội, mã la còn mang yếu tố thiêng
liêng, được gìn giữ cẩn trọng và coi
như biểu tượng của sự sung túc, quyền
quý của cộng đồng. Mã la vừa là nhạc
cụ, vừa là thước đo giá trị văn hóa - xã
hội của mỗi gia đình, mỗi bản làng
(Nguyễn Thị Nga, 2019).

Một nhạc cụ khác mang tính biểu
tượng là đàn Chapi, làm từ tre, được
sáng tạo phỏng theo âm thanh mã la.
Với cây đàn tre mộc mạc này, nghệ
nhân có thể tạo ra âm hưởng như cả
một dàn chiêng, gắn bó mật thiết với ba
lễ hội quan trọng của người Raglai: bỏ
mả, báo hiếu và ăn lúa mới. Đàn Chapi
vì vậy không chỉ là nhạc cụ, mà còn là
cầu nối văn hóa giàu ý nghĩa (dẫn theo
Việt Quốc, 2021).
Ngoài ra, cộng đồng Raglai còn lưu giữ
nhiều nhạc cụ độc đáo khác như kèn
môi (dùng trong giao duyên, tỏ tình),
khèn bầu (tạo âm thanh réo rắt trong lễ
hội), hay đàn saline (tương tự đàn
nhị)… Những nhạc cụ này vẫn tồn tại
và được duy trì trong đời sống cộng
đồng (PVS. ông Pinang P, xã Bác Ái
Tây).
Từ sự phong phú và đặc trưng này, âm
nhạc dân gian và nhạc cụ truyền thống
Raglai hoàn toàn có thể trở thành sản
phẩm du lịch văn hóa đặc sắc của
Khánh Hòa thông qua: 1) Sưu tầm, khôi
phục và trưng bày các loại nhạc cụ tại
bảo tàng văn hóa Raglai; 2) Tổ chức
biểu diễn và trải nghiệm thực hành
nhạc cụ cho du khách tại bảo tàng hoặc



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…66

homestay nhà sàn với sự hướng dẫn
của nghệ nhân; 3) Xây dựng các sự
kiện, lễ hội và chương trình nghệ thuật
nhằm tôn vinh, khuyến khích nghệ
nhân Raglai trình diễn dân ca, dân vũ
và nhạc cụ truyền thống; 4) xây dựng
các mô phỏng nhạc cụ làm đồ lưu niệm
cho du khách.

4.3.2.3. Nghề thủ công truyền thống
Nghề thủ công truyền thống giữ vai trò
vô cùng quan trọng trong đời sống của
người Raglai, đặc biệt đối với nam giới.
“Trước đây, đàn ông Raglai chỉ được
xem là trưởng thành khi biết đan gùi để
đi rẫy, biết làm cái nỏ để đi săn, biết
làm đàn, làm khèn để đi chơi. Người
nào đan được cái gùi vừa đẹp vừa
chắc, làm được cái nỏ, cái tên săn
được nhiều thú rừng, làm cái đàn chapi,
khèn bầu có âm thanh hay thì càng
được nhiều cô gái thầm thương trộm
nhớ” (dẫn theo Hải Lăng, 2025). Điều
này cho thấy nghề thủ công không chỉ
đơn thuần là kỹ năng lao động, mà còn
phản ánh vị thế, bản lĩnh, sự sáng tạo
của người đàn ông Raglai trong xã hội.

Trong các nghề thủ công, nghề đan lát
mây tre là điển hình, gắn bó mật thiết
với đời sống sản xuất nông nghiệp. Các
sản phẩm như gùi, giỏ, nong, nia của
người Raglai nổi tiếng bền chắc, hoa
văn giản dị mà tinh tế, đáp ứng nhu cầu
sinh hoạt và sản xuất hằng ngày. Đặc
biệt, chiếc gùi mang giá trị biểu tượng
độc đáo: vừa là vật dụng thiết yếu, vừa
là sản phẩm mỹ thuật thể hiện sự khéo
léo của nghệ nhân. Gùi không chỉ phục
vụ trong cộng đồng mà còn được dùng
để trao đổi, buôn bán với các tộc người
khác (Nguyễn Tuyết Hạnh, 2019). Ngày
nay, gùi hoàn toàn có thể trở thành sản

phẩm lưu niệm du lịch đặc sắc của
vùng đất Raglai.
Bên cạnh đó, người Raglai còn nổi
tiếng với kỹ năng chế tác nhạc cụ, tiêu
biểu là đàn Chapi - loại nhạc cụ gắn
liền với đời sống tinh thần và tín
ngưỡng xưa kia.
Ngoài ra, nghề làm nỏ cũng là một
truyền thống đặc sắc. Chiếc nỏ không
chỉ là công cụ săn bắn mà còn gắn liền
với đời sống sản xuất, bảo vệ mùa
màng, chống lại thú rừng. Người Raglai
thường chế tác nỏ từ cây bằng lăng, bo
bo hoặc va róa, dây bằng lồ ô và tên
bằng cây nứa (dẫn theo Minh Trung,
2015). Dù nghề làm nỏ không còn phổ
biến như trước, song đến nay vẫn còn
các nghệ nhân tâm huyết lưu giữ. Hằng
năm, địa phương vẫn tổ chức các cuộc
thi bắn nỏ trong dịp lễ hội, vừa để
người dân giao lưu, vừa để bảo tồn nét
văn hóa truyền thống (dẫn theo Minh
Trung, 2015).

4.3.2.4. Phong tục tập quán và lễ hội
Qua khảo sát tại xã Bác Ái Tây và Vĩnh
Hải, có thể thấy phong tục tập quán và
lễ hội của cộng đồng Raglai vô cùng
phong phú, đa dạng, phản ánh đậm nét
đời sống tinh thần cũng như sinh hoạt
sản xuất nông nghiệp của cư dân bản
địa. Đây là những giá trị văn hóa đặc
trưng, hoàn toàn có thể chọn lọc, khai
thác để phát triển du lịch cộng đồng
Raglai tại địa phương.
Phần lớn phong tục, nghi lễ và lễ hội
của người Raglai đều gắn liền với chu
kỳ vòng đời con người và chu kỳ sản
xuất nông nghiệp rẫy, tạo nên hệ thống
lễ hội dân gian giàu bản sắc. Các nghi
lễ nông nghiệp như lễ xuống giống, lễ
mừng lúa trổ bông, lễ mừng thu hoạch



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 67

lúa, lễ hội cầu mưa,... Trong đó, lễ ăn
mừng đầu lúa mới (Mbak padai baruw)-
nghi lễ quan trọng thể hiện lòng biết ơn
thần linh sau mùa màng bội thu - cũng
đã được công nhận là Di sản văn hóa
phi vật thể cấp quốc gia. Đây là nguồn
tài nguyên quý giá để Khánh Hòa xây
dựng các sự kiện, chương trình du lịch
văn hóa đặc sắc dựa trên nền tảng lễ
hội truyền thống.
Lễ mừng lúa mới (Mbek akaok padai)
là một lễ hội nông nghiệp quan trọng,
đánh dấu thời điểm kết thúc mùa vụ và
dâng lời tạ ơn thần linh. Lễ thường tổ
chức vào khoảng tháng 3 - tháng 4 âm
lịch sau vụ gặt, với nhiều nghi thức
phong phú như: tuốt những bông lúa
đầu tiên, dâng lễ vật từ sản vật nông
nghiệp (ché rượu cần, trầu cau, gà, heo,
bánh trái, các loại nông sản mới thu
hoạch,...). Sau nghi thức cúng tế, tiếng
chiêng trống vang lên, cộng đồng quây
quần múa hát, uống rượu cần, kể sử thi
bên ánh lửa bập bùng. Đây không chỉ
là dịp tạ ơn trời đất mà còn là ngày hội
đoàn kết cộng đồng, gắn kết tình cảm
dòng họ và các làng lân cận. Trong
hoạt động du lịch, lễ hội này có thể tái
hiện hoặc lồng ghép vào các tour, cho
phép du khách hòa mình vào không
gian lễ hội Raglai - uống rượu cần bên
bếp lửa, nghe mã la ngân vang, thưởng
thức sử thi Raglai, tạo nên trải nghiệm
văn hóa sống động và khó quên (Bá
Minh Truyền, 2024).

4.4. Thảo luận
4.4.1. Phát triển du lịch cộng đồng
tại Việt Nam
Trong bối cảnh toàn cầu hóa, nhu cầu
của du khách ngày càng chuyển từ du
lịch tham quan sang “du lịch trải nghiệm

văn hóa. Báo cáo của Tổ chức Du lịch
Thế giới (UNWTO, 2018) cho thấy du
lịch văn hóa chiếm khoảng 40% tổng
lượng khách du lịch quốc tế, và xu
hướng này tiếp tục tăng nhanh trong
thập niên gần đây. Điều này phản ánh
sự dịch chuyển từ du lịch tiêu dùng
sang du lịch tìm kiếm trải nghiệm, hiểu
biết và giao lưu văn hóa – một xu thế
tất yếu của xã hội hiện đại. Tại Việt
Nam, phát triển du lịch cộng đồng được
xem là một trong những định hướng
quan trọng nhằm gắn kết phát triển kinh
tế - xã hội với bảo tồn và phát huy giá
trị văn hóa truyền thống của các cộng
đồng địa phương. Nhận thức rõ vai trò
này, Chính phủ cùng các bộ, ngành đã
ban hành nhiều chính sách và chương
trình cụ thể để thúc đẩy loại hình du lịch
này.

Cụ thể, ngày 31/12/2020, Bộ Khoa học
và Công nghệ công bố Tiêu chuẩn
quốc gia về du lịch cộng đồng - Yêu
cầu về chất lượng dịch vụ (Quyết định
số 3941/QĐ-BKHCN). Tiếp đó, ngày
02/08/2022, Thủ tướng Chính phủ ban
hành Quyết định số 922/QĐ-TTg, phê
duyệt Chương trình phát triển du lịch
nông thôn trong xây dựng nông thôn
mới giai đoạn 2021-2025. Đến ngày
23/08/2024, Bộ Nông nghiệp và Phát
triển nông thôn cùng Bộ Văn hóa, Thể
thao và Du lịch đã ký kết Chương trình
phối hợp số 04/CTPH-BNN&PTNT-
BVHTTDL nhằm thúc đẩy phát triển du
lịch nông nghiệp, nông thôn theo
hướng hiệu quả và bền vững giai đoạn
2024-2030. Gần đây, vào tháng
10/2024, Bộ Văn hóa, Thể thao và Du
lịch ban hành Đề án Phát triển du lịch
cộng đồng tại Việt Nam, trong đó đặt ra



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…68

mục tiêu đến năm 2025: bảo tồn và
phát huy các giá trị văn hóa truyền
thống tốt đẹp của các dân tộc; có ít
nhất 20% điểm du lịch cộng đồng được
công nhận có nhà sinh hoạt cộng đồng;
và 20% điểm có đội văn hóa, văn nghệ
truyền thống hoạt động thường xuyên,
chất lượng.
Các chính sách này cho thấy định
hướng rõ ràng của Việt Nam trong việc
vừa phát triển kinh tế, vừa bảo tồn giá
trị văn hóa. Du lịch cộng đồng được
xác định không chỉ là một sản phẩm du
lịch độc đáo, mà còn là phương thức
gìn giữ và lan tỏa di sản văn hóa trong
cộng đồng. Trên thực tế, nhiều địa
phương đã triển khai mô hình này với
sự tham gia tích cực của cộng đồng
dân cư, các tổ chức xã hội và doanh
nghiệp. Các sản phẩm du lịch cộng
đồng thường khai thác dựa trên tài
nguyên văn hóa, lối sống, phong tục,
tập quán và sinh kế nông nghiệp của
người dân, từ đó tạo nên nét khác biệt
và sức hấp dẫn riêng. Đồng thời, loại
hình du lịch này cũng mở rộng theo
hướng kết hợp với du lịch xanh, du lịch
nông nghiệp, du lịch vì sức khỏe, …

Đến năm 2020, cả nước đã có khoảng
300 làng, bản, buôn, thôn, xóm tham
gia hoạt động du lịch cộng đồng. Một
số điểm đến tiêu biểu đã đạt tiêu chuẩn
và được vinh danh quốc tế, như: Hợp
tác xã dịch vụ du lịch cộng đồng Quản
Bạ (Hà Giang), bản Sin Suối Hồ (Lai
Châu), làng chài Tân Thành (Quảng
Nam), Khu bảo tồn làng nhà sàn dân
tộc sinh thái Thái Hải (Thái Nguyên),
khi cùng giành Giải thưởng du lịch cộng
đồng ASEAN năm 2023 (Nguyễn Trùng
Khánh, 2023). Những thành công này

không chỉ mang lại lợi ích kinh tế cho
người dân, mà còn góp phần bảo tồn
tài nguyên thiên nhiên và gìn giữ văn
hóa đặc sắc của các cộng đồng.
Theo Tổng cục Du lịch Việt Nam
(VNAT), năm 2024 Việt Nam đón
khoảng 17,4 triệu lượt khách quốc tế,
tăng 38,6% so với năm 2023, đưa Việt
Nam trở thành một trong bốn điểm đến
có tốc độ tăng trưởng nhanh nhất thế
giới. Các điểm đến di sản như Huế, Hội
An, Hạ Long, Ninh Bình tiếp tục là trung
tâm thu hút khách quốc tế nhờ vào các
hoạt động trải nghiệm văn hóa đặc
trưng, bao gồm tham quan di tích, lễ
hội dân gian, trình diễn nghệ thuật và
trải nghiệm ẩm thực truyền thống (Thuy
Ha et al., 2024).

4.4.2. Khai thác giá trị văn hóa Raglai
trong phát triển du lịch cộng đồng và
vai trò của các bên tham gia: một số
gợi ý
Đối với tỉnh Khánh Hòa, phát triển du
lịch cộng đồng của người Raglai được
coi là hướng đi tiềm năng. Nếu được
triển khai hiệu quả, mô hình này không
chỉ giúp nâng cao đời sống của đồng
bào Raglai, mà còn góp phần quan
trọng vào sự phát triển kinh tế - xã hội
của địa phương, đồng thời bảo tồn và
phát huy giá trị văn hóa Raglai nói riêng
cũng như văn hóa Khánh Hòa nói
chung.
Theo VIR (2024), du lịch văn hóa cộng
đồng còn góp phần thúc đẩy phát triển
nông thôn bền vững, giảm áp lực di cư
lao động và tăng cường bình đẳng giới,
khi phụ nữ và thanh niên địa phương
được tham gia vào chuỗi cung ứng du
lịch. Đây chính là minh chứng cho việc
khai thác giá trị văn hóa không chỉ tạo



TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 69

ra lợi ích kinh tế, mà còn mang lại tác
động xã hội tích cực và nhân văn sâu
sắc. Khánh Hòa là một ví dụ điển hình
cho xu hướng kết hợp giữa du lịch biển
và du lịch văn hóa - cộng đồng. Ngoài
những điểm đến nổi tiếng như Nha
Trang hay Cam Ranh, làng nghề gốm
Bàu Trúc, dệt Mỹ Nghiệp…, tỉnh còn có
tiềm năng lớn về đặc trưng văn hóa
Raglai, các lễ hội dân gian và nghề thủ
công truyền thống tại các địa phương
Khánh Vĩnh, Bác Ái Tây, Khánh Sơn,
Bác Ái Đông… Trong suốt quá trình tồn
tại và thích ứng với không gian núi
rừng, người Raglai đã hình thành một
hệ thống giá trị văn hóa gắn liền mật
thiết với môi trường tự nhiên. Có thể
nói, những giá trị văn hóa đặc trưng
của người Raglai vừa là sản phẩm
thích nghi trực tiếp cũng gián tiếp của
cộng đồng cư dân này với không gian
sinh tồn mang đậm đặc điểm sinh thái
núi rừng.

Trong quá trình đó, vai trò của các bên
tham gia trong khai thác giá trị văn hóa
và phát triển du lịch cộng đồng là rất
quan trọng. Hiệu quả của việc khai thác
giá trị văn hóa trong phát triển du lịch
cộng đồng phụ thuộc chặt chẽ vào sự
phối hợp giữa chính quyền địa phương,
cộng đồng dân cư, doanh nghiệp du
lịch, các tổ chức xã hội và du khách.
Theo Tổ chức Du lịch Thế giới
(UNWTO, 2023), mô hình “đa bên cùng
tham gia” là điều kiện then chốt để đảm
bảo tính bền vững của du lịch văn hóa -
cộng đồng. Trước hết, chính quyền địa
phương giữ vai trò dẫn dắt, điều phối
và hoạch định chiến lược phát triển,
đảm bảo cân bằng giữa phát triển du
lịch và bảo tồn văn hóa. Họ chịu trách

nhiệm trong việc xây dựng cơ chế
chính sách, quy hoạch không gian du
lịch, hỗ trợ hạ tầng cơ bản và kết nối
các bên liên quan để phát triển du lịch
văn hóa. Tiếp theo, cộng đồng địa
phương là chủ thể trung tâm – những
người lưu giữ và tái tạo các giá trị văn
hóa. Sự tham gia chủ động của họ
quyết định tính chân thực của sản
phẩm du lịch văn hóa, đồng thời cộng
đồng là những người hiểu rõ về ranh
giới trong việc xác định các giá trị
thiêng liêng để gìn giữ bản sắc và các
giá trị văn hóa khác có thể trình diễn để
lan tỏa với du khách. Đồng thời, khi
cộng đồng được hưởng lợi từ du lịch,
họ sẽ trở thành người “bảo tồn tích
cực”, không chỉ giữ gìn mà còn sáng
tạo thêm các giá trị mới phù hợp với bối
cảnh hiện đại. Doanh nghiệp du lịch và
nhà đầu tư đóng vai trò cầu nối giữa thị
trường và cộng đồng, giúp chuyển hóa
giá trị văn hóa thành sản phẩm du lịch
có tính thương mại, đồng thời hỗ trợ
đào tạo kỹ năng, truyền thông và xúc
tiến quảng bá. Cuối cùng, du khách
cũng là một bên quan trọng: ý thức tôn
trọng văn hóa bản địa và hành vi du lịch
có trách nhiệm của họ là yếu tố then
chốt giúp duy trì sự bền vững của hệ
sinh thái du lịch văn hóa - cộng đồng.
Mối quan hệ hợp tác chặt chẽ giữa các
bên này không chỉ đảm bảo hiệu quả
kinh tế mà còn tạo ra sự đồng thuận xã
hội, qua đó biến du lịch văn hóa - cộng
đồng trở thành công cụ phát triển toàn
diện, bao trùm và có trách nhiệm.

5. KẾT LUẬN
Bài nghiên cứu đã cho thấy rõ rằng văn
hóa Raglai là một nguồn tài nguyên quý
giá, giàu bản sắc và có tiềm năng to



NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…70

lớn trong phát triển du lịch cộng đồng
tại Khánh Hòa (trường hợp Ninh Thuận
cũ). Các giá trị văn hóa vật thể như ẩm
thực, trang phục, nhà sàn truyền thống
cùng với các giá trị phi vật thể như lễ
hội, nghệ thuật dân gian, âm nhạc và
sử thi không chỉ phản ánh đời sống tinh
thần phong phú của người Raglai mà
còn tạo nên sức hấp dẫn đặc biệt đối
với du khách. Từ cơ sở nhận diện này,
nghiên cứu nhấn mạnh sự cần thiết
phải có những giải pháp đồng bộ nhằm
vừa bảo tồn, vừa khai thác giá trị văn
hóa Raglai một cách bền vững. Điều

này đòi hỏi sự tham gia tích cực của
cộng đồng địa phương, chính quyền và
doanh nghiệp, gắn kết phát triển du lịch
với việc giữ gìn di sản văn hóa. Nếu
thực hiện hiệu quả, du lịch cộng đồng
Raglai sẽ không chỉ mang lại sinh kế,
nâng cao đời sống cho đồng bào mà
còn góp phần khẳng định bản sắc văn
hóa Raglai trong không gian văn hóa
Việt Nam, đồng thời đóng góp tích cực
vào sự phát triển kinh tế - xã hội của
tỉnh Khánh Hòa nói riêng và khu vực
Nam Trung Bộ nói chung. 

CHÚ THÍCH
(*) Bài viết là sản phẩm của đề tài “Phát huy giá trị văn hóa bản địa trong phát triển du lịch nông
thôn gắn với xây dựng nông thôn mới tại tỉnh Ninh Thuận”, thuộc chương trình: Chương trình
khoa học và công nghệ phục vụ xây dựng nông thôn mới giai đoạn 2021-2025, theo Hợp đồng số
11/HĐ-KHCNNTM-2025 do GS.TS. Ngô Thị Phương Lan làm chủ nhiệm.

TÀI LIỆU TRÍCH DẪN
1. Allan, Drazen. 2008. “Political Business Cycles”. In The New Palgrave Dictionary of
Economics (2nd ed.). New York: Macmillan.
2. Bá Minh Truyền. 2024. “Trải nghiệm du lịch cộng đồng ở Ninh Thuận”. https://baodantoc.
vn/trai-nghiem-du-lich-cong-dong-o-ninh-thuan-1712546820346.html, truy cập ngày 23/9/2025.
3. Báo Thái Bình. 2012. “Phong tục tập quán của dân tộc Raglai (Ninh Thuận)”.
https://baothaibinh.com.vn/tin-tuc/38/12546/ph-111-ng-tuc-tap-quan-cua-dan-toc-raglai-ninh-
thuan, truy cập ngày 23/9/2025.
4. Bộ Khoa học và Công nghệ. 2020. Tiêu chuẩn quốc gia về du lịch cộng đồng - Yêu cầu về
chất lượng dịch vụ (Quyết định số 3941/QĐ-BKHCN). Hà Nội.
5. Bộ Nông nghiệp và Phát triển nông thôn - Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch. 2024.
Chương trình phối hợp số 04/CTPH-BNN&PTNT-BVHTTDL. Hà Nội.
6. Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch. 2023. “Ninh Thuận: Phát triển du lịch cộng đồng vùng
đồng bào Raglai và Churu”. https://bvhttdl.gov.vn/ninh-thuan-phat-trien-du-lich-cong-dong-
vung-dong-bao-raglai-va-churu-20230928093721157.html, truy cập ngày 23/9/2025.
7. Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch. 2024. Đề án Phát triển du lịch cộng đồng tại Việt Nam.
Hà Nội.
8. Boas, F. 1911. “The Mind of Primitive Man” (Rev. ed.). Macmillan. https://pure.mpg.de
/rest/items/item_2287034/component/file_2287035/content, truy cập ngày 20/9/2025.
9. Bùi Thị Hải Yến (chủ biên). 2010. Du lịch cộng đồng. Hà Nội: Nxb. Giáo dục Việt Nam.

https://baodantoc.vn/trai-nghiem-du-lich-cong-dong-o-ninh-thuan-1712546820346.htm
https://baodantoc.vn/trai-nghiem-du-lich-cong-dong-o-ninh-thuan-1712546820346.htm
 https://baothaibinh.com.vn/tin-tuc/38/12546/ph-111-ng-tuc-tap-quan-cua-dan-toc-raglai-ninh-thuan
 https://baothaibinh.com.vn/tin-tuc/38/12546/ph-111-ng-tuc-tap-quan-cua-dan-toc-raglai-ninh-thuan
 https://baothaibinh.com.vn/tin-tuc/38/12546/ph-111-ng-tuc-tap-quan-cua-dan-toc-raglai-ninh-thuan
 https://bvhttdl.gov.vn/ninh-thuan-phat-trien-du-lich-cong-dong-vung-dong-bao-raglai-va-churu-20230928093721157.htm
 https://bvhttdl.gov.vn/ninh-thuan-phat-trien-du-lich-cong-dong-vung-dong-bao-raglai-va-churu-20230928093721157.htm
 https://pure.mpg.de/rest/items/item_2287034/component/file_2287035/content
 https://pure.mpg.de/rest/items/item_2287034/component/file_2287035/content


TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 71

10. Clifford, G. 1973. The Interpretation of Cultures. Basic Books.
11. Đoàn Sĩ. 2024. “Ngất ngây men rượu cần của đồng bào Raglai ở tỉnh Ninh Thuận”.
https://vov.vn/van-hoa/ngat-ngay-men-ruou-can-cua-dong-bao-raglai-o-tinh-ninh-thuan-post
1127222.vov, truy cập ngày 23/9/2025.
12. Hải Lăng. 2025. “Người “giữ hồn” Raglai”. https://baokhanhhoa.vn/bao-xuan-2025/
202502/nguoi-giu-hon-raglai-b4977ff/, truy cập ngày 20/9/2025.
13. Hickey, G.C. 1982. Sons of the Mountains (Ethnohistory of the Vietnamese Central
Highlands to 1954). Yale University Press, New Haven and London.
14. Hồ Sỹ Quý. 2015. “Mấy vấn đề về hệ giá trị Việt Nam”, trong Trần Ngọc Thêm (chủ biên)
Một số vấn đề về hệ giá trị Việt Nam trong giai đoạn hiện tại. TPHCM: Nxb. Đại học Quốc
gia.
15. Kim Duyên và nhóm PV, BTV. 2023. “Để tiếng đàn đá cổ Raglai ngân vang mãi giữa đại
ngàn”. https://vietnamnet.vn/de-tieng-dan-da-co-raglai-ngan-vang-mai-giua-dai-ngan-22596
37.html, truy cập ngày 23/9/2025.
16. Minh Trung. 2015. “Chiếc nỏ với người Raglai”. https://thoibaonganhang.vn/chiec-no-voi-
nguoi-raglai-37058.html, truy cập ngày 23/9/2025.
17. Ministry of Culture, Sports and Tourism & UNWTO. 2023. “Sustainable Direction for
Vietnam Tourism”. Vietnam.vn. https://www.vietnam.vn/en/huong-di-ben-vung-cho-du-lich-
viet-nam/, truy cập ngày 20/9/2025.
18. Mộc Nhi. 2023. “Ninh Thuận: Nỗ lực giúp đồng bào DTTS và miền núi vươn lên thoát
nghèo”. https://baodantoc.vn/ninh-thuan-no-luc-giup-dong-bao-dtts-va-mien-nui-vuon-len-
thoat-ngheo-1699518370719.html, truy cập ngày 23/9/2025.
19. Ngô Đức Thịnh. 2014. Văn hóa Việt Nam: Truyền thống và biến đổi. Hà Nội: Nxb. Chính
trị Quốc gia - Sự thật.
20. Ngô Đức Thịnh. 2011. Giá trị văn hóa truyền thống Việt Nam trong quá trình phát triển
bền vững. Hà Nội: Nxb. Chính trị Quốc gia
21. Ngô Thị Phương Lan. 2016. “Thuyết sinh thái văn hóa và nghiên cứu văn hóa ở Việt
Nam”. Tạp chí Khoa học Xã hội số 6(214).
22. Ngọc Ánh. 2022. “Tìm lại trang phục cổ truyền của dân tộc Raglai”. https://www.bienph
ong.com.vn/tim-lai-trang-phuc-co-truyen-cua-dan-toc-raglai-post448650.html, truy cập ngày
20/9/2025.
23. Ngọc Ánh. 2024. “Bảo tồn và phát huy di sản văn hóa dân tộc Raglai”. https://www.bienp
hong.com.vn/bao-ton-va-phat-huy-di-san-van-hoa-dan-toc-raglai-post481190.html, truy cập
ngày 20/9/2025.
24. Nguyễn Thanh Tùng. 2018. “Sử thi Raglai – Nhìn từ phương diện chức năng thể loại”
https://cvdvn.net/2018/12/05/su-thi-raglai-nhin-tu-phuong-dien-chuc-nang-the-loai/, truy cập
ngày 20/9/2025.
25. Nguyễn Thị Nga. 2019. “Mã la trong đời sống văn hóa tộc người Raglai ở Khánh Hòa”
https://ukh.edu.vn/vi-vn/chi-tiet-tin/id/1434/Ma-la-trong-doi-song-van-hoa-toc-nguoi-Raglai-o-
Khanh-Hoa, truy cập ngày 23/9/2025.
26. Nguyễn Trắc Dĩ. 1970. Đồng bào các sắc tộc thiểu số Việt Nam. Sài Gòn: Bộ Phát triển
Sắc tộc.
27. Nguyễn Trung. 2025. “Khánh Hòa: Kỳ vọng mới ở Vĩnh Hải”. https://nhandan.vn/khanh-
hoa-ky-vong-moi-o-vinh-hai-post890956.html, truy cập ngày 30/9/2025.

 https://vov.vn/van-hoa/ngat-ngay-men-ruou-can-cua-dong-bao-raglai-o-tinh-ninh-thuan-post1127222.vov
 https://vov.vn/van-hoa/ngat-ngay-men-ruou-can-cua-dong-bao-raglai-o-tinh-ninh-thuan-post1127222.vov
 https://vov.vn/van-hoa/ngat-ngay-men-ruou-can-cua-dong-bao-raglai-o-tinh-ninh-thuan-post1127222.vov
 https://baokhanhhoa.vn/bao-xuan-2025/202502/nguoi-giu-hon-raglai-b4977ff/
 https://baokhanhhoa.vn/bao-xuan-2025/202502/nguoi-giu-hon-raglai-b4977ff/
https://vietnamnet.vn/de-tieng-dan-da-co-raglai-ngan-vang-mai-giua-dai-ngan-2259637.html
https://vietnamnet.vn/de-tieng-dan-da-co-raglai-ngan-vang-mai-giua-dai-ngan-2259637.html
 https://thoibaonganhang.vn/chiec-no-voi-nguoi-raglai-37058.html
 https://thoibaonganhang.vn/chiec-no-voi-nguoi-raglai-37058.html
http://vietnam.vn/
http://vietnam.vn/
 https://www.vietnam.vn/en/huong-di-ben-vung-cho-du-lich-viet-nam/
 https://www.vietnam.vn/en/huong-di-ben-vung-cho-du-lich-viet-nam/
 https://baodantoc.vn/ninh-thuan-no-luc-giup-dong-bao-dtts-va-mien-nui-vuon-len-thoat-ngheo-1699518370719.htm
 https://baodantoc.vn/ninh-thuan-no-luc-giup-dong-bao-dtts-va-mien-nui-vuon-len-thoat-ngheo-1699518370719.htm
https://vietbooks.info/threads/tin-nguong-va-van-hoa-tin-nguong-o-viet-nam-nxb-khoa-hoc-xa-hoi-2001-ngo-duc-thinh-803-trang.105662/
 https://www.bienphong.com.vn/tim-lai-trang-phuc-co-truyen-cua-dan-toc-raglai-post448650.html
 https://www.bienphong.com.vn/tim-lai-trang-phuc-co-truyen-cua-dan-toc-raglai-post448650.html
https://www.bienphong.com.vn/bao-ton-va-phat-huy-di-san-van-hoa-dan-toc-raglai-post481190.html
https://www.bienphong.com.vn/bao-ton-va-phat-huy-di-san-van-hoa-dan-toc-raglai-post481190.html
 https://cvdvn.net/2018/12/05/su-thi-raglai-nhin-tu-phuong-dien-chuc-nang-the-loai/
 https://cvdvn.net/2018/12/05/su-thi-raglai-nhin-tu-phuong-dien-chuc-nang-the-loai/
 https://ukh.edu.vn/vi-vn/chi-tiet-tin/id/1434/Ma-la-trong-doi-song-van-hoa-toc-nguoi-Raglai-o-Khanh-Hoa
 https://ukh.edu.vn/vi-vn/chi-tiet-tin/id/1434/Ma-la-trong-doi-song-van-hoa-toc-nguoi-Raglai-o-Khanh-Hoa
 https://ukh.edu.vn/vi-vn/chi-tiet-tin/id/1434/Ma-la-trong-doi-song-van-hoa-toc-nguoi-Raglai-o-Khanh-Hoa


NGÔ THỊ PHƯƠNG LAN VÀ NHIỀU TÁCGIẢ – NHẬN DIỆN GIÁ TRỊ VĂN HÓA…72

28. Nguyễn Trùng Khánh. 2023. “Phát triển du lịch gắn với bảo tồn, phát huy các giá trị văn
hóa, bảo vệ môi trường, thúc đẩy sự phát triển bền vững trong bối cảnh mới”.
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-
voi-bao-ton%2C-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa%2C-bao-ve-moi-truong%2C-thuc-day-su-phat-
trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx, truy cập ngày 23/9/2025.
29. Nguyễn Tuyết Hạnh. 2019. Biến đổi kinh tế, xã hội, văn hóa của người Raglai ở Ninh
Thuận từ 1975 đến 2015. Luận án, Trường Đại học Đà Lạt.
30. Hausler, N., & Strasdas, W. 2002. Community-Based Sustainable Tourism: A Reader.
USA: ASSET Press.
31. Phạm Nguyên Phương Nam. 2020. “Người Rắc-Lây ở Khánh Hòa”. https://chamkhanh
hoa.com/2020/11/12/nguoi-raglai-o-khanh-hoa/, truy cập ngày 23/9/2025.
32. Piketty, T. 2014. Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press.
33. Quốc hội. 2017. Luật Du lịch. Hà Nội: Nxb. Chính trị Quốc gia Sự thật.
34. Richards, Greg. 1996. Cultural Tourism in Europe. CAB International.
35. Sen, Amartya. 1992. The Political Economy of Targeting. Washington, DC: World Bank.
36. Stanley, J. 1879. The Theory of Political Economy (2nd ed.). New York: Macmillan.
37. Steward, J.H. 1955. Theory of Culture Change: The Methodology of Multilinear Evolution.
Urbana: University of Illinois Press.
38. Tạ Văn Thông, Tạ Quang Tùng. 2020. “Họ của người Ra-Glai”. Journal of Ethnic
Minorities Research, 9(3), tr. 115-121.
39. Thủ tướng Chính phủ. 2022. Quyết định số 922/QĐ-TTg, phê duyệt Chương trình phát
triển du lịch nông thôn trong xây dựng nông thôn mới giai đoạn 2021-2025. Hà Nội.
40. Thuy Ha, Phuong Nguyen, Tuong An. 2024. “Vietnam’s Cultural Tourism Boom: A Youth-
Driven Renaissance”. https://special.vietnamplus.vn/2024/08/05/vietnams-cultural-tourism-
boom-a-youth-driven-renaissance/, truy cập ngày 20/9/2025.
41. Tổng cục Thống kê. 2020. Kết quả toàn bộ Tổng điều tra dân số và nhà ở năm 2019. Hà
Nội: Nxb. Thống kê.
42. Trần Ngọc Thêm. 2000. Cơ sở văn hóa Việt Nam. Hà Nội: Nxb. Giáo dục.
43. Tylor, E.B. (Huyền Giang dịch). [1871] 2000. “Văn hóa nguyên thủy” [Primitive Culture].
Tạp chí Văn hóa Nghệ thuật.
44. Ủy ban nhân dân tỉnh Ninh Thuận. 2019. Quyết định 14/2019/QĐ-UBND ban hành quy
định một số nội dung hỗ trợ phát triển du lịch cộng đồng tỉnh Ninh Thuận giai đoạn 2019-
2022 https://thuvienphapluat.vn/van-ban/Van-hoa-Xa-hoi/Quyet-dinh-14-2019-QD-UBND-quy-
dinh-ho-tro-phat-trien-du-lich-cong-dong-Ninh-Thuan-408231.aspx, truy cập ngày 23/9/2025.
45. UNESCO. 2003. “Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage”.
https://ich.unesco.org/en/convention, truy cập ngày 23/9/2025.
46. UNWTO. 2018. Report on Cultural Tourism and Sustainable Development. Madrid.
47. Viện Dân tộc học. 2002. Người Raglai. Tư liệu.
48. Viện Dân tộc học. 2015. Các dân tộc ít người ở Việt Nam (các tỉnh phía Nam). Hà Nội:
Nxb. Khoa học Xã hội.
49. Việt Quốc. 2021. “Đàn Chapi của người Raglai”. https://vnexpress.net/dan-chapi-cua-
nguoi-raglai-4215058.html, truy cập ngày 23/9/2025.
50. Võ Quế (chủ biên). 2006. Du lịch cộng đồng – Lý thuyết và vận dụng – Tập 1. Hà Nội:
Nxb. Khoa học Kỹ thuật.

https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-voi-bao-ton,-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa,-bao-ve-moi-truong,-thuc-day-su-phat-trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-voi-bao-ton,-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa,-bao-ve-moi-truong,-thuc-day-su-phat-trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-voi-bao-ton%2C-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa%2C-bao-ve-moi-truong%2C-thuc-day-su-phat-trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx. Truy cập ngày 
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-voi-bao-ton%2C-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa%2C-bao-ve-moi-truong%2C-thuc-day-su-phat-trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx. Truy cập ngày 
https://www.tapchicongsan.org.vn/web/guest/kinh-te/-/2018/828175/phat-trien-du-lich-gan-voi-bao-ton%2C-phat-huy-cac-gia-tri-van-hoa%2C-bao-ve-moi-truong%2C-thuc-day-su-phat-trien-ben-vung-trong-boi-canh-moi.aspx. Truy cập ngày 
 https://chamkhanhhoa.com/2020/11/12/nguoi-raglai-o-khanh-hoa/
 https://chamkhanhhoa.com/2020/11/12/nguoi-raglai-o-khanh-hoa/
 https://special.vietnamplus.vn/2024/08/05/vietnams-cultural-tourism-boom-a-youth-driven-renaissance/
 https://special.vietnamplus.vn/2024/08/05/vietnams-cultural-tourism-boom-a-youth-driven-renaissance/
 https://thuvienphapluat.vn/van-ban/Van-hoa-Xa-hoi/Quyet-dinh-14-2019-QD-UBND-quy-dinh-ho-tro-phat-trien-du-lich-cong-dong-Ninh-Thuan-408231.aspx
 https://thuvienphapluat.vn/van-ban/Van-hoa-Xa-hoi/Quyet-dinh-14-2019-QD-UBND-quy-dinh-ho-tro-phat-trien-du-lich-cong-dong-Ninh-Thuan-408231.aspx
https://ich.unesco.org/en/convention
https://ich.unesco.org/en/convention
https://ich.unesco.org/en/convention
https://vnexpress.net/dan-chapi-cua-nguoi-raglai-4215058.html
https://vnexpress.net/dan-chapi-cua-nguoi-raglai-4215058.html


TẠP CHÍ KHOA HỌC XÃ HỘI THÀNH PHỐ HỒ CHÍ MINH số e6 (338)2025 73


	1. GIỚI THIỆU 
	4.3.2.2. Nghệ thuật âm nhạc và nhạc cụ
	4.3.2.4. Phong tục tập quán và lễ hội


